Empirisme méthodologique

Pragmatisme

Philosophie

Hérméneutique
Récits du Monde
Nature Culture

New World Modernity Afro-Japonaise

De Cornel West a Kenzaburo Oe

par Thorsten Botz-Bornstein

Introduction

Le nouveau millénaire pourrait se distinguer par une culture populaire dominée par
deux types d’esthétique: le « cool afro-américain » qui, propulsé par la musique du hip-
hop, est devenue mondialement une des cultures préférée des jeunes et 1’esthétique
japonaise du « kawaii » mondialement répandue par la puissante industrie japonaise du
manga. Le philosophe afro-américain Cornel West entrevoit « la culture hip-hop telle
qu’elle se manifeste dans le monde entier de nos jours » comme I’exemple de «
I’anéantissement de I’homogénéité culturelle du protestantisme anglo-saxon des méales
blancs » (West 1993: 15) et appelle ce phénomene la culture de la « Modernité du
Nouveau Monde ». De la méme facon, la culture du kawaii s’engage a lutter contre une
modernité « officielle » qu’elle tente de remplacer par un mode culturel plus subtil. La
fusion des deux cultures crée une constellation captivante. Alors qu’au sein de la culture
« blanche » européenne et américaine, le cool et le kawaii — qui signifie littéralement
«mignon » — étaient définis comme des notions opposees, la « Modernité du Nouveau
Monde », soutenue par 1’esthétique afro-japonaise, réunit les deux en suivant un modele

alternatif ou de synthese a déchiffrer. Cet article tentera de définir cette flexibilité en



analysant la dialectique du cool et du kawaii, qui sont caractéristiques de la situation
culturelle contemporaine dont la culture populaire représente une des couches
importantes. Le cool et le kawaii, en particulier quand ils sont employés comme des
concepts interculturels, aident & révéler des desseins sous-jacents, devenus évidents
depuis les réflexions de McLuhan concernant le ‘hot’ et, le ‘cool’ dans les années
soixante. Ceux-ci ont depuis été renforcés par la mondialisation autant que par la
technologie cool de I’internet. A un niveau plus profond, cette dialectique méne vers le
développement d’une « Modernité du Nouveau Monde » dont le plus grand défi est la

flexibilite.

Cool

L’esthétique du cool se développait sous forme d’attitude comportementale
pratiquée par les hommes noirs aux Etats-Unis au moment de 1’esclavage. Pendant ce
temps, la ségrégation «résidentielle » (residental segregation) rendait nécessaire
I’adoption d’un mécanisme de défense spécialisé qui utilisait le détachement émotionnel
aussi bien que I’ironie. Une attitude cool aidait les noirs et les anciens esclaves a résister
a ’exploitation ; c’est le « cool » qui leur permettait de marcher la nuit dans des rues

menagcantes. En principe, « étre cool » signifie rester calme, méme dans le stress.

Kawali

Le mot kawaii vient originairement du chinois ke ai, qui signifie « ce qui peut étre
aimé », et il se définit comme mignon, sucré, innocent, pur, gentil et faible. Au Japon le
kawaii est synonyme d’une esthétique qui a gagné une portée nationale. L’esthétique du
kawaii se développe depuis les années quatre-vingt et s’est transformée a la fin des
années quatre-vingt-dix en une culture distincte dont les animaux du jeu de Pokémon ne
sont que les symboles les plus originaux. Aujourd’hui, la culture du kawaii est davantage
qu’un style ou une esthétique. Elle apparait comme une maniére intégrale d’exprimer

une attitude subjective qui se manifeste dans le design, la langue, les mouvements du



corps, les relations entre les sexes, et la perception de soi.

Cool et Kawalili

Les régions partagées, si ’on peut dire, dans lesquelles le cool et le kawalii se
rejoignent le plus souvent sont celles-ci:

Contrdle. Le cool et le kawaii demandent un effort de contréle considérable afin de
pouvoir fonctionner en tant que style. lls sont plus efficaces quand ils fonctionnent
comme des attitudes délibérées.

Ethnicité. Le cool et le kawaii sont des phénomenes culturels, « non-blancs » et,
« ethniques » au sens le plus étendu du terme. Bien qu’une tradition du « cool blanc », en
principe associé au male solitaire, est fermement établie dans la culture américaine, le
cool afro-américain domine aujourd’hui le champ concerné. Il en est ainsi depuis que le
cool a été rétabli dans la communauté noire par 1’éclosion de la culture hip hop.

Des exigences subjectives. Les expressions des styles cool et kawaii semblent
suivre des concepts dont la logique dépend de personnages concrets qui les assument ou
les revendiquent et qui sont par conséquent difficiles a établir de facon objective. Souvent
les motivations du cool et du kawaii sont inconscientes et en conséquence, profondément
personnelles. Cela explique pourquoi elles s’opposent souvent par un caractere détaché
des normes culturelles officialisées dans leurs sphéres respectives, c’est-a-dire par une
société japonaise masculine et par une société blanche américaine.

La valeur commerciale. Si nous remplagons ‘cool’ par ‘hip,” le parallélisme ne
tiendra pas. En effet, cool et kawaii, au moins sous leurs formes les plus développées,
sont en désaccord avec les traditions puritaines tout en étant préts a renoncer a une grande
partie de leur statut subversif pour figurer en tant qu’éthique dominante du capitalisme de
la consommation.

Les tentatives d’atténuer. Le cool et le kawaii représentent des techniques sociales
provocatrices. Celles-ci tentent d’absorber ou de mettre a distance les symptomes de
stress liés aux relations de pouvoir devenus problématiques dans les sociétés exagerément
hiérarchiques et aussi les actes de violence qu’on y rencontre.

La recherche de la sécurité. Les Japonais qui s’entourent des images de Hello



Kitty, «se réassurent par des signes rassurants dans leurs vies » (Allison 2002: 5). En
parallele, « étre cool » apporte ce méme type de sécurité a I’homme noir.

Narcissisme. 1l y a une autoréférence dans les cultures cool et kawaii. 1l a été dit de
la shojo — la fille kawaii typique (voir ci-dessous) — qu’elle était « investie d’un
narcissisme prépondérant » (Treat 1996: 298). La méme chose peut étre dit de I’homme
cool dont la pose dénote un vide de signification potentiel.

L’identité de groupe. Les concepts cool et kawaii ne fonctionnent comme des
valeurs sociales bien établies que parce qu’ils sont capables d’exprimer une identité de
groupe a travers un certain style. Les personnages kawaii servent en tant que symboles
d’identité (cf. Allison 2004: 40) en consolidant en méme temps leur propre définition a
travers le groupe. Des schémas de groupe qui sont typiques au Japon accentuent ces
développements. De la méme fagon, I’attitude « je Suis parce que nous sommes » des
afro-américains (Hord & Lee 1995) que Cornel West a valorisé comme manifestation du
criticisme afro-américain vis-a-vis des conceptions du monde cartésien (West 2003: 7) a
été essentielle pour 1’établissement du cool en tant que phénomeéne social.

Elasticité. L’élasticité fait partie intégrante de la signification des termes cool et
kawaii qui couvrent de vastes champs d’expressions esthétiques parce qu’ils réunissent

en eux des éléments contradictoires.

Des conditions sociales similaires

Ce que disent Majors et Billson de la formation du cool intéresse aussi celle du
kawaii: « Quand une société est soumise aux changements rapides, les vieilles régles ne
sont plus suffisamment puissantes pour assurer la conformité et en méme temps, les
nouvelles régles qui émergent, n’engagent pas entierement » (Majors & Billson 1992: 5).
La situation sociale dans laquelle 1’esthétique du cool a émergé en est un bon exemple.
Le kawaii et le cool s’insérent dans 1’abime qui s’ouvre entre les anciennes et les
nouvelles régles et, elles « prennent la société au dépourvu » (Williams 1994: XII). Le
cool et le kawaii n’apparaissent pas, comme par exemple 1’idéologie marxiste au dix-
neuviéme siecle, contre les sociétés « mauvaises » de I’Europe industrialisée qui

requéraient le changement. Les sociétés que rencontrent les protagonistes du cool et de



kawaii sont « malades » parce qu’elles sont menacées d’un désillusionnement imminent.

Le cool s’est développé au moment ou le systeme fédéral des états du Sud était en
train de se scinder et ou les structures se desserraient et finissaient par étre moins définies
qu’auparavant. Quoique la guerre civile et I’émancipation aient pu convaincre beaucoup
de leaders noirs qu’un progres moral avait eu lieu, ironiquement, Wilson Jeremiah Moses
écrit que « le pouvoir des sermons moraux des abolitionnistes se transformerait en grande
lutte militaire dans laquelle la liberté a été proclamée par décret et imposée sous la
menace d’armes » (Moses 2004: 4). Le résultat a ¢été une crise de valeurs qui, selon
certains auteurs, se poursuit. Floyd Hayes y voit « un pourrissement culturel aussi bien
qu'une déroute de I’empire américain en déclin. Assailli par I’intensification de la
domination blanche, I’anarchie sociale et le nihilisme moral, la civilisation américaine est
culturellement épuisée et se dirige directement vers 1’auto-anéantissement » (Hayes 2001:
258).

A T’autre podle, la modernisation en Asie de 1’Est a produit un immense « vacuum »
de régles au moment ou 1’ Asie était exposée au changement social di a 1’industrialisation
et a I’occidentalisation, liant ainsi la crise morale causée par le matérialisme a une crise
d’identité¢ nationale. L’anomie analysée par Durkheim au sein de I’Europe du dix-
neuviéme sieécle n’est pas comparable avec celle de 1’Asie de I’Est parce qu’en Europe,
I’industrialisation n’a eu qu’un impact unidimensionnel. A 1’opposé, dans 1’Asie
moderne, un changement radical et ambigu a produit « I’opportunisme et la fuite extréme
combinés avec l’avarice et I’individualisme égoiste » (Jon 1988: 139), traits qui
continuent a caractériser la culture contemporaine. Le cool et le kawaii tentent d’établir
des valeurs a D'intérieur de situations marquées par les crises en créant des styles

inimitables tout en étant des expressions de ces crises.

Le jeu de I’aliénation

Dans les descriptions qui mettent en valeur la signification positive du « cool », le
terme est toujours utilisé comme une tentative masculine désespérée de gagner le respect
d’une société hostile en se soumettant a une aliénation volontaire de cette société. Le but

de cette aliénation est de rester calme et digne. Ceci est en effet une tache difficile



puisque nous ne pouvions pas toujours rester « scientifiques, calmes et détachés pendant
que les noirs se faisaient lynchés, tués et affamés » (Du Bois, cité par Gilroy 1993: 118).
Ceci est correct mais occulte I’idée d’aliénation derriére une étrange connotation. En
effet, les afro-américains étaient déja alienés méme sans aspiration vers le cool comme
I’écrit Cornel West: « Sans statut 1égal, public, sans valeur publique et, méme sans étre
admis dans la famille humaine, les noirs étaient aliénés » (West 1999: 51). West nomme
la premiere partie de son livre : Prophecy, Deliverance (1982) : « Les afro-américains en
conflit : aliénation dans une culture insécurisée » (27).

Au milieu du dix-neuviéme siécle, le jeune Karl Marx méditait sur les effets
aliénants de la vie au sein du capitalisme aussi bien que sur I’inhumanité essentielle des
relations sociales suscitées par les changements économiques de la révolution
industrielle. Il empruntait le terme Entfremdung (aliénation) a la philosophie de droit
d’Hegel afin d’attirer I’attention sur la dégénération de la société moderne. Initialement,
il a utilisé principalement le terme ‘aliénation’ au sens d’aliénation psychologique. Selon
Marx, I’aliénation apparait lorsque les producteurs ne peuvent plus s’identifier aux
produits qu’ils réalisent. L’aliénation selon Marx ne reléve pas d’une crise culturelle
généralisée et produite par 1’état techno-scientifique du monde, elle dénote plutot
I’¢loignement de I’individu par rapport a sa société a travers certains processus viciés de
production. Les individus sont aliénés parce que la société a perdu sa mission historique
de produire un monde adapté aux conditions humaines. Plus tard, Marx limitera la
signification de 1’aliénation a 1’appropriation du surplus de la valeur du travailleur par
I’employeur.

La question qui se pose, est : Pourquoi les afro-américains aliénés chercheraient-ils
a obtenir une « aliénation volontaire » en ajoutant de surcroit ce jeu de I’étre cool ? On ne
comprend cela qu’en envisageant ce concept d’aliénation — « étre-cool » — comme un acte
d’esthétique imposée a soi et en 'interprétant dans ce contexte moderniste dont les
prémisses ont été developpées en Russie dans les années 1920, avec le résultat qu’a été la
formation d’une esthétique de 1’aliénation analysée ci-apres.

Comme le cool surgit d’une culture de 1’opposition, 1’aliénation en tant que
dispositif formaliste — au sens des formalistes russes — nous aide a mieux comprendre le

principe du « cool ». Les noirs n’ont pas combattu 1’aliénation par 1’assimilation dans le



seul but d’étre inclus au lieu d’étre exclus, mais ils devaient se réinventer constamment
pour demeurer des individus dignes. C’est ainsi qu’ils ont créé une part de la modernité
du nouveau monde.

Dans les années 1920, les initiateurs de la théorie esthétique moderne, les
formalistes russes, déclaraient que «1’effet d’aliénation » (ostranenie) devait étre le
dispositif le plus important pour créer des expressions esthétiques et ils insistaient sur
I’importance de I’étrangeté comme forme de vie altérée et prototype d’une esthétique
moderne. Viktor Chklovski (1914), dans son célébre essai: L’art comme technique,
déclarait que tout art est obtenu a travers des dispositifs surprenants comme les jeux de
mot, des rythmes volontairement brusques et des figures stylistiques inédites. ..

En général, le cool en tant qu’expression stylistique est I’exemple typique
déterminé par les régles de I’ostranenie parce que le cool opére avec les notions
d’inattendu, de structures non-linéaires. Il fleurit de facon plus importante dans la région
de I’éphémere, de la fragmentation et de la discontinuité. L’association du cool a la non-
linéarité a été généralement reconnue. Méme Marshall McLuhan propose la non-linéarité
comme caractéristique typique du « cool » et écarte la mélodie comme étant « non-cool »
parce que la mélodie représente une structure continue qui contraste avec I’art cool de
I’orient qui I’ignore. McLuhan écrit: « L’art et la poésie du Zen nous engagent par
I’intervalle et non par la connexion employé dans le monde occidental qui est organisé
selon les principes de la visualité » (McLuhan: VII-VIII). De méme, Alain Liu confirme
que les pratiques de I’esthétique du cool sont des « actes de délai, de déplacement, de
représentation oblique et de stylisation » (Liu 2004: 9). Il reconnait que le formalisme,
avant tous les mouvements critiques et artistiques du vingtieme siécle, a créé le style
spéecifique du modernisme (195) qui est lié au cool.

Si nous reconnaissons 1’esthétique du cool comme faisant partie du méme esprit
moderne qui a été transmis par les formalistes russes dans leur esthétique d’ostranenie,
nous sommes capables de résoudre le paradoxe localisé plus haut : quoi que 1’0ostranenie
signifie ‘défamiliarisation’ et ‘désautomatisation,” une maniere pratique de fracturer et de
«rendre étrange » la routine de la vie quotidienne « stupide et non-cool » est d’y
introduire des dispositifs techniques et automatisants. Ceci est la différence entre les

utilisateurs contemporains du dispositif de 1’aliénation et les formalistes russes. Tandis



que les formalistes vivaient dans un monde mécanique rendu possible pendant une
premicre phase de I’industrialisation et qui implorait la vision futuriste d’une méga-
machine, le monde industriel d’aprés-guerre a créé le mythe de I’automatisation. Cette
automatisation est devenue importante pour la perception du cool dans la sociéte
contemporaine. Ce n’est donc pas une surprise si McLuhan désigne, quarante ans apres
les formalistes russes « I’automatisation » comme I’attribut primordial de 1’état d’étre
cool. En effet, il écrit: «’automatisation est cool tandis que les travaux plus anciens
specialisés et fragmentés du genre mécanique sont ‘carrés’ [non-cool] » (McLuhan 1964:
VII).

Etre cool est une forme d’aliénation mais il existe une différence profonde entre
I’aliénation en tant que résistance qui s’opére a travers 1’0stranenie et 1’aliénation qui
s’opére a travers 1’automation. Ceci est évidemment paradoxal parce qu’originairement,
ostranenie signifiait ‘désautomatisation.” Nous pouvons décrire le phénoméne observé
comme le passage de 1’aliénation active a 1’aliénation passive, tout en rappelant que les
deux stratégies poursuivent le méme but qui est de rester cool et d’avoir du style dans un
monde qui est non-esthétique et fade.

Aujourd’hui comme dans les années 1920, les principes de 1’esthétique qui
s’oppose a une vie quotidienne anti-cool sont forgés par une fascination éminente pour la
technologie. Quoique nous n’associons plus I'univers futuriste des machines a 1’état
d’étre cool, nous observons que « méme nos enfants les plus jeunes savent dire ‘cool’ en
présence de la haute technologie » (Liu 2004: 176). Que la technologie soit cool devient
particulierement évident en parcourant les pages de Wired — le magazine le plus cool des
années 1990 — qui rend les ordinateurs et la communication électronique cool, sexy, et
glamour en vendant a ses lecteurs des objets high-tech et stylisés tels que des scanners
miniaturisés et fonctionnels.

On peut conclure que le dernier stade du programme de la techno-aliénation qui
commengcait dans les années 1920 est représenté par I’omniprésence d’une culture de
I’information dans nos vies quotidiennes, que nous trouvons aussi, cool. Dans des cas
extrémes, cette technologie sera représentée par une technoculture capable de vivre nos
vies pour nous, en nous fournissant une deuxiéme réalité (virtuelle) ou méme une

« Second Life». Ceci est indiscutablement le sommet de I’aliénation passivante



contemporaine et de 1’état d’étre cool. Cool a 1’dge de la « network information » est
représenté par le type de technologie qui nous rend capable d’échanger des signes contre
des signes en créant le jeu le plus parfait de la simulation. C’est la raison pour laquelle
Baudrillard déclare « le cool est un pur jeu des valeurs du discours » (Baudrillard 1993:
22).

New World Modernity

« Nous sommes tous des hommes modernes, peu importe si nous le voulons ou
pas » a dit I’anthropologue afro-américain Amiri Baraka (1967: 70) et de nos explications
précédentes, suit que le cool afro-américain fait partie du projet esthétique moderne,
surtout dans le contexte de 1’éthique et de I’esthétique de 1’aliénation. La Modernité du
Nouveau Monde est cool parce qu’elle dépend des actes de retardement, de déplacement,
de représentation oblique, et de stylisation. C’est pourquoi le cool est une vision futuriste
et un catalyseur de I’esthétique moderne. La question est : est-ce que le destin du cool est
de devenir purement technologique ou est-ce qu’il sera capable de maintenir une vision
humaniste ? En d’autres termes, est-ce que [’avenir cool aura lieu dans un univers froid
de la culture de [l’information électronique déterminée par la réalité virtuelle et une
“Second Life” ou est-ce qu’il sera plutot représenté par une modernité cool-kawaii

déterminée par des valeurs africaines et asiatiques la portant ?

La Culture Afro-Américaine et I’ethnicité

Une facon de décrire la situation culturelle afro-américaine est de la définir comme
une sorte d’ethno-culture. 1l sera exposé ci-dessous que cela est insuffisant et que la
particularit¢ du modernisme du Nouveau Monde demande a étre saisie par d’autres
moyens. L’idée d’une culture afro-américaine en tant que fusion de la modernité
américaine et « des africanismes » a été acceptée depuis le livre de Herskovits, The Myth
of the Negro Past, dans lequel il décrit comment « les noirs, venant de tribus différentes
et parlant différents dialectes, ont trouvé un dénominateur commun dans la tradition et la
parole, jusqu’ici non reconnues comme capable de préserver leur héritage » (Herskovits

1941: 17). Avant la deuxiéme guerre mondiale, on croyait généralement que les noirs



« adoptaient librement le ton et la couleur de leur environnement social en s’assimilant
avec peu de résistance a la culture dominante » (13).

Quoique les afro-américains, comme les japonais, «procedent d’abord par
I’assimilation qui a comme but de montrer que les noirs sont vraiment comme les blancs
— et donc en éludant les différences de I’histoire et de la culture » (West 1993: 17),
aujourd’hui la plupart des gens seraient d’accord avec le grand classique de la
philosophie afro-américaine, W.E.B. Du Bois, qui disait «qu’il n’y a pas de vraie
musique américaine a part les mélodies sauvages et douces de 1’esclave négre car les
légendes américaines et le folklore sont amérindiens ou africains » (Du Bois 1997: 43).
Ou on sera peut-étre méme d’accord avec Diop qui déclarait que ce qui distingue
I’américain blanc de son ancétre anglais est « le rire du négre qui est tellement plaisant et
qu’il a hérité du ménage des esclaves qui élevaient ses enfants » (Diop 1991: 219, de
Verharen 1997: 480).

Dans le Nouveau Monde, les américains blancs construisaient une civilisation qui
était formaliste, démystifiante, objectivisante et, selon les mots de Kochman, « imprégnée
d’un mode d’expression impersonnel que les blancs utilisent [et] qui, combiné avec
I’absence d’affectif et d’opposition dynamique, établit le caractére détaché des procédés
dans lesquels dominent les normes culturelles blanches » (Kochman 1981: 21). En un
mot : la modernité occidentale est linéaire et non-cool. De son coté, la culture afro-
ameéricaine explorait de nouvelles possibilités sans se référer a une tradition concréte. Elle
restait essentiellement américaine et moderne, s’intégrant dans la « culture américaine »
d’une fagon tellement paradoxale que C. Vann Woodward pouvait dire que: « Jusqu’a
maintenant, en ce qui concerne leur culture, tous les américains sont partiellement noirs »
(de Fishkin 1995: 438).

Le type non-linéaire de 1’évolution culturelle se rapproche de celui de
I’échantillonnage (sampling) qui est si important dans le rap et le hip-hop. Une vision de
I’histoire qui se développe de fagcon non-linéaire nous est bien connue, c’est celle des
penseurs historiques allemands tels que Léopold Ranke pour qui I’histoire n’était pas une
autoréalisation hégélienne de la raison ou un procés par lequel une déité immanente
avance vers sa propre conscience mais plutdt une consécution d’événements individuels

qui demandent a étre hermétiquement insérés dans un contexte general. Le type non-



linéaire de I’évolution culturelle a laquelle se soumet la culture afro-américaine et qu’elle
exprime a travers ses arts est mieux saisi par les théories de Dilthey, Windelband, et
Rickert qui employaient le concept d’historicisme pour définir un nouveau mode de la
connaissance historique. Une telle connaissance est différente de la spéculation
philosophique déductive aussi bien que de la recherche inductive des sciences naturelles,
puisque les deux aspirent a atteindre des lois générales. La science historique doit tenter
de comprendre « I’unique » et ce qui ne peut pas étre répété ; elle doit le comprendre dans
le cadre de contextes plus larges.

A premicre vue, I’insistance de Cornel West sur la tradition prophétique chrétienne
et son idée d’établir une perspective prophétique et pragmatique (1993: 134-139) sont
déroutantes parce qu’elles semblent soutenir les mod¢les linéaires et hégéliens de
I’histoire. Dans la tradition philosophique occidentale, les mod¢les linéaires ont souvent
été fondés sur la providence. Au dix-neuvieme siécle, la vision expansive de la
providence menait la majorité des penseurs européens vers des théories linaires qui
soumettaient [’histoire a la philosophie. Hegel n’est que ’exemple le plus célébre de
cette tendance. D’autres penseurs par contre, tentaient d’inverser le procédé et voyaient
I’histoire comme une méthode alternative pour comprendre la réalité. Parmi eux, Ranke
et Humboldt proposent de soumettre la réalité a [ histoire. Le concept de la providence
de West n’est pas un modéle qui tente d’amener la culture afro-américaine vers un but
historique précis mais plutot I’exemple d’un optimisme cool qui tente de surmonter la
déconstruction cynique aussi bien que « le style de pensée glaciale de I’extraterrestre [de
gauche] » (Rorty 1991: 70).

Comme Richard Rorty 1’a exposé dans sa recension de The American Evasion of
Philosophy de Cornel West, « ce dont la gauche américaine a besoin avant tout est la
prophétie — une sorte d’avenir utopique américain » (Rorty 1991: 78). La « philosophie
de la providence » de West est compatible avec les schémas historicistes de Ranke et de
Humboldt puisqu’il ne tente pas d’imposer au développement de la culture américaine un
seul but historique. L’idée de la providence est plutot de remplacer le désespoir par
I’espoir radical. La culture afro-américaine inclut les « luttes de principe prolongées
contre des formes du désespoir individuel, du dogmatisme intellectuel, et de I’oppression

socioéconomique qui encouragent les communautés de 1’espoir » (West 1987: 38). Le



style flexible de West qui lie les éléments patriotiques, religieux et romantiques a la
théorie de gauche et la contre-culture est I’exemple d’une telle pensée et s’oppose au
style «glacial et extraterrestre » de la culture philosophique puritaine de I’Amérique
blanche.

Quand West utilise le modele de « New World Modernity » comme concept
principal capable de saisir 1’esprit ethnique noir de la civilisation américaine, il s’appuie
sur des idées qui reprennent des appropriations complexes de 1’aliénation et qui sont
conformes a la conviction profonde que nous trouvons « a la fin du vingtiéme siecle dans
une civilisation américaine décadente » (West 1999: 89). La Modernité du Nouveau
Monde a été anticipée par Orlando Patterson qui écrivait que les « américains noirs
pouvaient étre le premier groupe dans 1’histoire de I’humanité a transcender les limites et
I’appréhension d’un héritage culturel. En le faisant, ils peuvent devenir le peuple le plus
moderne de tous les peuples » (Patterson 1972: 60). La culture noire américaine est
moderne parce qu’elle est installée dans le Nouveau Monde tout en étant « réglée »
(timed) d’une fagon excentrique. Pour West, le « Modernisme du Nouveau Monde »
réside dans le «rythme des voix telles qu’elles apparaissent dans les rituels et nos
pratiques quotidiennes (la syncopisation et la répétition des mots, le chant du sermon et la
priere) — bref, le rythme de nos efforts communs pour préserver notre equilibre mental et
notre humanité dans la modernité euro-américaine » (West 1993: 17).

La version de la modernité noire de West n’est certainement pas celle du rap
nationaliste qui provient directement d’activistes nationalistes noirs et qui évoque entre
autres « une nation noire liée a une politique sexuelle qui institutionnalise la domination
male et la subordination du ‘féminin’ » (Cheney 2005: 281). Ce genre de nationalisme est
plutdt une version d’ou est absente la modernité de la culture noire. West par contre,
évoque I’'image d’un modernisme dans lequel 1’état d’étre cool assume les valeurs
humaines.

West ne demande pas simplement aux afro-américains de se chercher un avenir par
dela les idéaux eurocentres, il tente de rattraper la modernité en établissant une relation
transversale avec la culture populaire et I’activité d’improvisation. Cette approche
s’oppose a celle de Du Bois dont la déclaration humaniste classique que « les noirs sont

la seule oasis de confiance simple et de révérence dans un désert poussiereux de dollars et



d’astuce » (1997: 43) a toujours été accompagnée par un programme « d’apprentissage
occidental ». Du Bois supposait que la «culture intellectuelle est essentiellement
humanisante » et que le fait d’étre exposé a et plongé dans les grandes ceuvres produit
automatiquement de bons étres humains » (West 1999: 95). West ne croit pas qu’écouter
Mozart et Beethoven rendra les gens « plus éthiques ». Au lieu de cela, il concoit une
option ethnique qui n’est pas afro-centrée mais exprime la Modernité du Nouveau Monde
a travers un univers de fusion.

Le Nouveau Monde afro-américain est supérieur parce qu’il est moderne tout en
ayant une base ethnique; une fois réalisée, celle-ci sera au méme niveau que la culture
intellectuelle occidentale. Cela rejoint la vision du philosophe afro-américain Alain

Locke qui écrivait deja en 1936

que la belle musique traditionnelle (folk music) mérite et vaut une belle musique classique.
Un peuple qui a traditionnellement le talent de créer une harmonie spontanée va aussi engendrer des
grands compositeurs. Un peuple qui sait improviser avec les orchestres de chorales — car un groupe
chantant de noirs est en réalité un tel orchestre — va aussi avoir de grands opéras, des orchestres

symphoniques spécialisés, des virtuoses adroits, et des maitres musiciens. (Locke 1936: 5)

West ne voit aucune raison de s’attacher a un optimisme typique a 1’égard des
blancs. Pour lui, il s’agit seulement d’un autre aspect de la domination de 1’Amérique
blanche. Au lieu de cela, il détecte une composante cool et humaniste que I’esprit de la
tradition afro-américaine a transposé dans la modernité, indépendamment des valeurs
humanistes occidentales.

« Si la modernité se mesure en termes de nouveauté, d’innovation, d’improvisation
et pas seulement en matiere de technologie, de marchés, de bureaucratie, et des états
nationaux, la modernité afro-américaine du nouveau monde est plus fondamentalement
moderne qu’un quelconque roman, une peinture, une danse ou méme un gratte-ciel
américain » (1993: XII-XIII). Parfois il semble possible d’entendre les nuances d’un
discours fondamentaliste de Nation of Islam (branche « islamiste » des noirs d’ Amérique)
qui «révise mythes et histoires des origines de la civilisation occidentale » (Decker 1993:
75) et qui soutient que les noirs américains sont « le peuple originaire ». Mais au fond le

Modernisme du Nouveau Monde de Cornel West est plutdt une continuation de la contre-



culture qui émergeait déja dans les années cinquante et soixante (cf. West: 1993: 12).
Cette culture n’avait aucune intention de récupérer ses racines mythiques ou religieuses
mais tentait de construire une société plus « moderne ». En méme temps, ce mouvement
restait ouvert a la culture élitiste des blancs. Ni West ni Locke n’opposent les valeurs
africaines ethnocentriques au techno-puritanisme du nouveau monde, a la maniére dont
un représentant de 1’esthétique noire comme Amiri Baraka le faisait jadis en écrivant que
«I’Amérique coloniale était I’antithése totale de la version africaine de I’existence »
(Baraka 1963: 4). Il est vrai que « les sculptures de bois célébre des Yoruba n’ont pas pu
tomber sur un terrain moins réceptif a ses beautés que 1’Amérique coloniale » (Baraka
1963: 16). Mais dans un contexte global, le Modernisme du Nouveau Monde ne sera pas
atteint par 1’ethnocentrisme mais par 1’aliénation d’une technoculture froide qui croit étre

cool tout en étant froide.

Kawaii et modernité

On pourra dire les mémes choses de kawaii qui atteint une sorte de Modernité du
Nouveau Monde en se fondant, comme le cool, sur les actes de retardement, de
déplacement, de « représentation oblique » et de stylisation. Cool et kawaii dépassent le
techno-avenir passif déterminé par la froideur et 1’automatisation tels qu’ils ont été
décrits ci-dessus. Ils dépassent le monde automatise critiqué par Paul Virilio ou la
sensation humaine est remplacée par les productions automatisées et ou méme 1’art
évolue vers I’automatisation et les techniques encodées de la production. Il existe déja
une « machine pour voir, une machine pour écouter; la machine pour penser — on 1’aura
tres bient6t avec le boom de toutes choses digitales et 1’abandon programmé de
I’analogue » (Virilio 1998: 230). Comme s’il répercutait les convictions des formalistes
russes, Virilio déclare que « 1’automatisation de la production post-industrielle est liee a
I’automatisation de la perception et puis cette conception est favorisée par le marché des
analyses systémiques pendant qu’on recherche les développements futurs dans la
cybernétique » (Virilio 1993: 10, nous soulignons).

Quoiqu’il en soit les valeurs cool-kawaii de la Modernité du Nouveau Monde nous
aident a nous déplacer dans le monde contemporain d’une fagon plus authentique et

moins aliénée. Encore une fois il devient clair que nous ne parlons pas de processus



d’ethnicisation parce que ni kawaii ni cool ne sont des notions purement ethniques. Les
images kawaii sont utilisées pour la personnalisation des nouvelles technologies. Des le
début, la tache du kawaii a été d’ « humaniser » le monde moderne japonais dans lequel
la vie s’avérait formalisée et statique, méme pour les enfants. Le style kawaii s’oppose a
I’aliénation industrielle, affirme le naturel, I’intimité, 1’innocence et la simplicité — tous,
des attributs trés positifs. Nous pouvons toucher les choses kawaii, elles fournissent une
authenticité qui se perd dans les sociétés industrielles. Kawaii effectue une
personnalisation et une familiarisation des phénomenes impersonnels qui relévent de la
production de masse tels que les téléphones portables et le cyberspace.

En méme temps, kawaii n’est pas contre la modernité : Au contraire, kawaii
fonctionne comme catalyseur de la modernité. Cela représente un autre paralléle avec le
cool. Dans les années soixante-dix, quand la consommation égocentrique était vue
comme une échappatoire vis-a-vis de la culture japonaise traditionnelle, kawaii signifiait
la liberté : « L’aspect “mignon” qui dominait la mode japonaise a la fin des années
soixante-dix était adopté surtout en tant que rejet d’un style typiquement japonais » dit
Lise Skov (1996: 145). L’origine de kawaii est partiellement étrangere et ne se référe pas
du tout aux dessins culturels traditionnels japonais (Kinsella 1995: 226).

Cool et kawaii doivent étre percus comme des valeurs modernes capables
d’embrasser des termes antagonistes comme la libération, la fragmentation et I’aliénation.
Comme Kelts I’a expliqué, le monde apprécie ’esthétique japonaise non en tant que
dérivation de la culture traditionnelle, mais, plutot et au contraire, a cause de I’ambiance
éminemment moderne et futuriste qu’elle offre. Pour beaucoup d’occidentaux, « les
excentricités, les sottises spastiques, et 1’audace libertaire » (6) de la culture japonaise
contemporaine représentent « une vision de 1’avenir, une maniere fraiche de raconter des
histoires et de reproduire le monde » (7). La vision futuriste d’un Japon post colonial qui
développe une culture autonome capable d’envahir le monde dont la culture le Japon était
jadis censé a consommer et imiter passivement nous rappelle en fait la définition de
Cornel West concernant les afro-americains en tant que « Modernes du Nouveau
Monde » qui « incarnent la quéte d’une temporalité de contretemps [offbeat temporality]
» (West 1993: XII1).



Vers une modernité cool-kawaii

Comme il a été mentionné, cool et kawaii ne nous renvoient pas a un passé
ethnique pré-moderne. Comme 1’homme cool afro-américain qui n’a presque aucune
relation avec 1’Afrique traditionnelle, la sh0jo [jeune fille] kawaii n’est pas la
personnification de 1’idéal japonais au féminin mais dépend de I’institution idéologique
des femmes, fondée sur la modernité japonaise de 1’époque de Meiji, c’est-a-dire sur
I’occidentalisation (cf. Ogi 2001: 171).

Le cool et le kawaii ne nous transportent pas non plus dans un monde futuriste et
impersonnel de I’hypermodernité constamment a I’écoute d’un appel a la modernisation.
Le cool et le kawaii sont synonymes d’une autre modernité qui n’est pas la modernité
technocratique mais qui est intimement liée a la recherche de la dignité humaine et de la
libération. C’est pour cette raison que la Modernit¢é du Nouveau Monde tente de
« régler » la civilisation moderne d’une maniére excentrique. Le cool et le kawaii sont
modernes si le terme moderne signifie avoir « le courage d’utiliser son intelligence et son
esprit critique pour questionner et défier les autorités dominantes, les pouvoirs et les
hiérarchies du monde » (West 1999: XVII). Ainsi la Modernité du Nouveau Monde agit

contre le traditionalisme et le modernisme anti-traditionaliste.

L’écrivain japonais et Prix Nobel de la littérature Kenzaburo Oe a congu pour lui-

méme une « maniére d’étre » qu’il illustre par un poéme de W. H. Auden :

Parmi les justes, sois juste
Parmi les crasseux, Sois crasseux
Et au sein de sa faible personne, s’il peut

11 doit sourdement souffrir tous les maux de ’homme

Among the Just be just
Among the filthy be filthy too
And in his own weak person, if he can,

Must suffer dully all the wrongs of Man



(« The Novelist », 12-14)

Le poéme reprend beaucoup de qualités du cool tel qu’il a été décrit ci-dessus. Oe
exprime son inquiétude vis-a-vis de 1’ambigiité a laquelle il est soumis en tant
qu’écrivain japonais dans un Japon modernisé (qu’il considére « désastreux ») et il
annonce que le plus important des idéaux dans un monde aliéné est de rester « correct »
(Ge 1995: 122). Il veut que le mot « correct » soit entendu au sens d’« humaniste ».
Evidemment, Oe se référe a une sorte de « coolness » nécessaire quand nous tentons de
maintenir une dignité humaine dans un monde moderne.

Comment peut-on rester « correct » et cool dans la société japonaise ? La situation
est compliquée parce qu’une série de problémes d’identité sous-jacents apparait des que
nous tentons d’établir une « maniére d’étre ». L’insistance d’Oe sur « ’ambigiiité » dans
plusieurs de ses écrits montre que son ambition d’étre correct a la maniére humaniste a
beaucoup a faire avec 1’état ambigu du Japon en tant que pays capable d’articuler deux
identités a la fois. La culture du Japon moderne n’est pas « linéaire » mais son identité
nationale est déterminée par une dualité ou méme par une « trialité » composée de I’ Asie,
de I’Occident et... du Japon. Koichi Iwabuchi explique que «le Japon se trouve
explicitement dans une région géographique qu’on appelle “Asie,” mais que néanmoins,
sur les cartes mentales des japonais, il existe a I’extérieur de 1’imaginaire culturel de
“I’Asie” » (Iwabuchi 2002: 7).

Un autre trait ressort de la relation que le Japon entretient avec la modernite.
Quoique le Japon réponde tres vite aux défis du développement scientifique et technique
du monde occidental, selon Iwabuchi, la culture japonaise conserve toujours « un statut
curieux de quasi-Tiers-Monde » (2002: 2). Aussi, Oe reconnait que « le Japon aspire a
apprendre de, et a imiter I’Ouest mais nonobstant ce pays se trouve en Asie et a
fermement maintenu sa culture traditionnelle » (117). Par conséquent, toujours selon
Iwabuchi, la culture japonaise embrasse le « Premier-Monde » et le Tiers-Monde.
L’expression kawaii doit étre comprise a I’intérieur de ce contexte non-linéaire. Comme
cool, elle ne peut que prendre une forme ambigué de résistance dans un monde qui est
profondément incertain, une forme de résistance cool. C’est la raison pour laquelle le

kawaii et les processus ou modes cool afro-américains se chevauchent si souvent.



Nous nous approchons ici d’une autre expression culturelle de la Modernité du
Nouveau Monde : le jazz. En tant que musique non-blanche, le jazz adopte « des
positions fluides et flexibles vis-a-vis de la réalité et se méfie des points de vue ‘ou/ou,’
des prononciations dogmatiques ou des idéologies dominantes » (West 2001: 150). En
méme temps, le jazz fait pleinement partie de la culture américaine parce que
« culturellement I’Amérique est un pays arriéré et que les américains sont arriérés. Mais
le jazz, ¢’est la réalité américaine, la réalité totale » (Baraka 1967: 155).

Le jazz et la culture populaire japonaise contemporaine ont trouvé une autre fagon
d’étre cool que nous pourrions nommer le cool sérieux ou anti-sarcastique. La culture
afro-américaine aussi bien que les mangas japonais vont a contre courant des moralismes
binaires et introduisent des aspects qui dépassent 1’ironie désabusée qui reléve de ce cool
produit dans le courant dominant de la culture blanche. Selon Kelts, parmi les aspects les
plus complexes du monde de la bande dessinée se trouvent « 1’acceptation de 1’illogisme,
de I’ambigué, le sens du devoir du héros qui se place au-dessus de tout, les conceptions
de I’enfant comme héros, la quéte infinie, le happy-end non obligatoire et, le fait
qu’aucun épisode individuel ne résout de fagon satisfaisante les divers fils narratifs »
(92).

Comme Kelts, Cornel West oppose sa Modernité du Nouveau Monde au post-
modernisme « pessimiste ». Il utilise I’ceuvre de 1’architecte franco-suisse, Le Corbusier
comme I’exemple d’un modernisme capable de dépasser les « oppositions binaires du
naturel, du primitif, des régles, du Dionysien, du féminin et, des gens de couleur » (West
1993: 52). Selon West, Le Corbusier intégre des éléments féminins et du Tiers-Monde
dans ses expressions qui sont géneralement modernes, ce qui rend son architecture
emblématique de la Modernité de Nouveau Monde afro-américain. West cite Charles
Jencks qui explique que Le Corbusier trouvait dans la musique des américains noirs et

dans le « hot jazz » de Louis Armstrong

« I’equilibre du saltimbanque et une force lyrique ‘contemporaine’ tellement invincible qu’il pouvait
apercevoir dans cette musique la fondation d’'un nouveau sentiment musical exprimant [’époque du
nouveau monde et, prét aussi a considérer ses origines européennes comme appartenant a l’dge de pierre,

tout-a-fait comme cela est arrivé dans la nouvelle architecture. » (Jencks 1973: 102)



L’intuition de West qui lie I’architecture de Le Corbusier a la situation générale de
la culture afro-américaine est visionnaire. Dans les années soixante-dix, quand Jencks
publiait son livre, peu de gens avaient pris note des évaluations critiques du modernisme
de Dl’architecte. Dans un chapitre intitulé « At War with Reaction 1928-45 », Jencks
analyse un changement explicite dans 1’ceuvre de I’architecte quand il commengait a
introduire consciemment dans ses peintures et ses batiments des « objets qui montrent
une réaction poétique » (99). C’est dans ce contexte que Le Corbusier produit une vision
de la culture afro-américaine en tant que Modernisme du Nouveau Monde humaniste qui
présente une ressemblance unheimlich avec le Japon futuriste de Kelts. Le Corbusier
s’intéresse a Joséphine Baker, dont il faisait des portraits réalistes lors de ses voyages aux
Etats-Unis. 1l mettait en avant son esprit artistique et sa vitalit¢ d’une maniére
« mignonne ». Il la décrit comme « un petit enfant, pure, simple et limpide. Elle marche
sur les brutalités de la vie. Elle a un bon petit cceur » (cité par Jencks: 102).

Trés récemment, d’autres historiens de [’architecture ont tenté d’interpréter les
créations de Le Corbusier, non comme le résultat d’une modernisation unilatérale et
ayant I’ambition d’anéantir le passé mais comme une réponse critique a la modernisation
(cf. Passanti 2005: 142). Craig Wilkins trouve la une connexion afro-ameéricaine. Comme
West, Wilkins voudrait que méme les exemples de ’architecture afro-américaine, qu’il
appelle « 1’architecture Hip-hop », soient vus comme la continuation de I’héritage de Le
Corbusier parce que, pour Le Corbusier, «1’architecture coule, avec des ruptures
périodiques dans sa continuité », ce qui se rapproche des productions les plus récentes de
« I’architecture Hip-hop » (Wilkins 2000: 14).

Conclusion

Pour West, tout cela est la raison pour laquelle la culture afro-américaine représente
le modeéle idéal de la Modernité du Nouveau Monde. Les « essentiels » de la culture en
matiére d’exotisme se produisent toujours en se référant a une vérité « naturelle »,
traditionnelle ou historique. Le Modernisme du Nouveau Monde par contre, est capable
de dépasser les « oppositions binaires du naturel, du primitif, des regles, du Dionysien, du
féminin et des gens de couleur » (West 1993: 52). C’est pour cela que dans le

Modernisme de Nouveau Monde — soit le cool afro-américain soit le kawaii tel qu’il se



produit au sein du Japon postcoloniale — la culture s’¢élabore d’une maniére décalée et
décentrée. En principe, cela signifie que cette culture ne suit pas le « réalisme populaire »
du courant principal, mené par les blancs européens ou américains. L’expansion de la
culture cool et du kawaii est donc I’attribut principal de ce Modernisme de Nouveau

Monde.

Thorsten Botz-Bornstein

(Euvres citées

Allison, Anne. “The Cultural Politics of Pokemon Capitalism” presenté au colloque Media
in Transition 2: Globalization and Convergence conference May 10-12, 2002. Boston:
Massachusetts Institute of Technology.

——— “Cuteness as Japan’s Millennial Product” in J. Tobin (ed.), Pikachu’s Global
Adventure: The Rise and Fall of Pokemon. Durham: Duke University Press, 2004, pp. 34-52.

Baraka, Amiri [LeRoi, Jones]. 1963. Blues People. New York: William Morrow.

. 1967. Black Music. New York: Morrow & Co.

Baudrillard, Jean. 1993 [1976]. Symbolic Exchange and Death. London: Sage.

Cheney, Charise. 2005. “In Search of the ‘Revolutionary Generation’: (En)gendering the
Golden Age of Rap Nationalism” in The Journal of African American History 90:3, 278-297.

Decker, Jeffrey Louis. 1993. “The State of Rap: Time and Place in Hip Hop Nationalism”
in Social Text 34, 53-84.

Du Bois, W. E. B. 1997. The Souls of Black Folk. Boston, New York: Bedford.

Fishkin, Shelley Fisher. 1995. “Interrogating ‘Whiteness,” Complicating ‘Blackness’:
Remapping American Culture” in American Quarterly 47:3, 428-466.

Gilroy, Paul. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge,
MA: Harvard University Press.

Hayes, Floyd W. III. 2001. “Cornel West and Afro-Nihilism: A Reconsideration” in Yancy
(ed.), Cornel West: A Critical Reader. Oxford: Blackwell.

Herskovits, Melville J. 1941. The Myth of the Negro Past. New York: Harper.

Hord, Fred and Jonathan Lee. 1995. | am because We Are: Readings in Black Philosophy.
Ambherst: University of Massachusetts Press.

Iwabuchi, Koichi. 2002. Recentering Globalization: Popular Culture and Japanese
Transnationalism. Durham & London: Duke University Press.

Jencks, Charles. 1973. Le Corbusier and the Tragic View of Architecture. Cambridge MA:
Harvard University Press.

Jon, Byong-Je. 1988. “Republic of Korea” in AASSREC (ed.) Youth in Asia: Viewpoint for
the Future. New Delhi: New Statesman.

Kelts, Roland. 2006. Japanamerica: How Japanese Pop Culture has Invaded the U.S. New
York: Palgrave Macmillian.

Kinsella, Sharon. 1995. “Cuties in Japan” in Skov & Moeran (eds), 220-54.

Kochman, Thomas. 1981. Black and White Styles in Conflict. Chicago: University of
Chicago Press.

Liu, Alan. 2004. The Laws of Cool: Knowledge Work and the Culture of Information.
Chicago: University of Chicago Press.

Locke, Alain. 1936. The Negro and His Music. Port Washington: Kennikat Press.

Majors, Richard & Janet Mancini Billson. 1992. Cool Pose: The Dilemma of Black
Manhood. New York: Lexington Press.

McLuhan, Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man. New York &
Scarborough, Ontario.




Moses, Wilson Jeremiah. 2004. Creative Conflict in African American Thought: Frederick
Douglass, Alexander Crummell, Booker T. Washington, W.E.B. Du Bois, and Marcus Garvey.
Cambridge: Cambridge University Press.

Oe, Kenzaburo. 1995. Japan, the Ambiguous, and Myself. Tokyo: Kodansha.

Ogi, Fusami. 2001. “Gender Insubordination in Japanese Comics (Manga) for Girls” in
John A. Lent (ed.). lllustrating Asia. Comics, Humor Magazines, and Picture Books. Honolulu:
University of Hawai’i Press, 171-186.

Passanti, Francesco. 2005. “The Vernacular, Modernism, and Le Corbusier” Umbach,
Maiken & Bernd Huppauf (eds). Vernacular Modernism: Heimat, Globalization, and the Built
Environment. Stanford University Press.

Patterson, Orlando. 1972. “Toward a Future that Has no Past: Reflections on the Fate of
Blacks in the Americas” in The Public Interest 27, 25-67.

Rorty, Richard. 1991. “The Professor and the Prophet” [review of Cornel West’s the
American Evasion of Philosophy] in Transition 52, 70-78.

Skov, Lise. 1996. “Fashion Trends, Japonisme and Postmodernism, or ‘What is so Japanese
about Comme Des Gargons’” in J. Whittier Treat (ed.) Contemporary Japan and Popular Culture.
Honolulu: Hawaii University Press, 137-168.

Treat, John Whittier. 1996. “Yoshimoto Banana Writes Home: The Shéjo in Japanese
Popular Culture” in J. Whittier Treat (ed.) Contemporary Japan and Popular Culture. Honolulu:
Hawaii University Press, 275-308.

Verharen, Charles C. 1997. “The New World and the Dreams to Which It May Give Rise:
An African and American Response to Hegel’s Challenge” in Journal of Black Studies 27:4, 456-
493.

Virilio, Paul. 1998. “Silence on Trial” in J. Der Derian (ed.), The Virilio Reader. Malden,
MA: Blackwell, 226-234.

West, Cornel. 1982. Prophesy, Deliverance. An Afro-American Revolutionary Christianity.
Louisville, KY: Westminster John Knox Press.

. 1987, “Race and Social Theory: Towards a Genealogical Materialist Analysis” in
M. Davis, F. Pfeil, and M. Sprinker (eds.), The Year Left. London: Verso, 75-90.
. (with bell hooks) Breaking Bread: Insurgent Black Intellectual Life. Boston: South

End.
—— 1993. Keeping Faith: Philosophy and Race in America. New York: Routledge.
———1999. The Cornel West Reader. New York: Basic Civitas Books.
———. 2001. Race Matters. New York: Vintage Books.
. 2003. “Philosophy and the Afro-American Experience” in Lott & Pittmann (ed.).
Wilkins, Craig. 2000. “(W)rapped Space: The Architecture of Hip Hop” in Journal of
Architectural Education 54:1, 7-19.
Williams, Terry. 1994. “Foreword” to Connor, Marlene Kim, What is Cool?
Understanding Black Manhood in America. New York: Crown.




