
 

New World Modernity Afro-Japonaise 

De Cornel West à Kenzaburo Ôe 

 

                                                  par Thorsten Botz-Bornstein 

 

Introduction 

 

Le nouveau millénaire pourrait se distinguer par une culture populaire dominée par 

deux types d’esthétique: le « cool afro-américain » qui, propulsé par la musique du hip-

hop, est devenue mondialement une des cultures préférée des jeunes et l’esthétique 

japonaise du « kawaii » mondialement répandue par la puissante industrie japonaise du 

manga. Le philosophe afro-américain Cornel West entrevoit « la culture hip-hop telle 

qu’elle se manifeste dans le monde entier de nos jours » comme l’exemple de « 

l’anéantissement de l’homogénéité culturelle du protestantisme anglo-saxon des mâles 

blancs » (West 1993: 15) et appelle ce phénomène la culture de la « Modernité du 

Nouveau Monde ». De la même façon, la culture du kawaii s’engage à lutter contre une 

modernité « officielle » qu’elle tente de remplacer par un mode culturel plus subtil. La 

fusion des deux cultures crée une constellation captivante. Alors qu’au sein de la culture 

« blanche » européenne et américaine, le cool et le kawaii – qui signifie littéralement 

« mignon » – étaient définis comme des notions opposées, la « Modernité du Nouveau 

Monde », soutenue par l’esthétique afro-japonaise, réunit les deux en suivant un modèle 

alternatif ou de synthèse à déchiffrer. Cet article tentera de définir cette flexibilité en 



analysant la dialectique du cool et du kawaii, qui sont caractéristiques de la situation 

culturelle contemporaine dont la culture populaire représente une des couches 

importantes. Le cool et le kawaii, en particulier quand ils sont employés comme des 

concepts interculturels, aident à révéler des desseins sous-jacents, devenus évidents 

depuis les réflexions de McLuhan concernant le ‘hot’ et, le ‘cool’ dans les années 

soixante. Ceux-ci ont depuis été renforcés par la mondialisation autant que par la 

technologie cool de l’internet. A un niveau plus profond, cette dialectique mène vers le 

développement d’une « Modernité du Nouveau Monde » dont le plus grand défi est la 

flexibilité. 

 

Cool 

 

L’esthétique du cool se développait sous forme d’attitude comportementale 

pratiquée par les hommes noirs aux Etats-Unis au moment de l’esclavage. Pendant ce 

temps, la ségrégation « résidentielle » (residental segregation) rendait nécessaire 

l’adoption d’un mécanisme de défense spécialisé qui utilisait le détachement émotionnel 

aussi bien que l’ironie. Une attitude cool aidait les noirs et les anciens esclaves à résister 

à l’exploitation ; c’est le « cool » qui leur permettait de marcher la nuit dans des rues 

menaçantes. En principe, « être cool » signifie rester calme, même dans le stress.  

 

Kawaii 

 

Le mot kawaii vient originairement du chinois ke’ai, qui signifie « ce qui peut être 

aimé », et il se définit comme mignon, sucré, innocent,  pur, gentil et faible. Au Japon le 

kawaii est synonyme d’une esthétique qui a gagné une portée nationale. L’esthétique du 

kawaii se développe depuis les années quatre-vingt et s’est transformée à la fin des 

années quatre-vingt-dix en une culture distincte dont les animaux du jeu de Pokémon ne 

sont que les symboles les plus originaux. Aujourd’hui, la culture du kawaii est davantage 

qu’un style ou une  esthétique. Elle apparaît comme une manière intégrale d’exprimer  

une attitude subjective qui se manifeste dans le design, la langue, les mouvements du 



corps, les relations entre les sexes, et la perception de  soi.  

 

Cool et Kawaii 

 

Les  régions partagées, si l’on peut dire, dans lesquelles le cool et le kawaii se 

rejoignent le plus souvent sont celles-ci: 

Contrôle. Le cool et le kawaii demandent un effort de contrôle considérable afin de 

pouvoir fonctionner en tant que style. Ils sont plus efficaces quand ils fonctionnent 

comme des attitudes délibérées. 

Ethnicité. Le cool et le kawaii sont des phénomènes culturels, « non-blancs » et, 

« ethniques » au sens le plus étendu du terme. Bien qu’une tradition du « cool blanc », en 

principe associé au mâle solitaire, est fermement établie dans la culture américaine, le 

cool afro-américain domine aujourd’hui le champ concerné. Il en est ainsi depuis que le 

cool a été rétabli dans la communauté noire par l’éclosion de la culture hip hop. 

Des exigences subjectives. Les expressions des styles cool et kawaii semblent 

suivre des concepts dont la logique dépend de personnages concrets qui les assument ou 

les revendiquent et qui sont par conséquent difficiles à établir de façon objective. Souvent 

les motivations du cool et du kawaii sont inconscientes et en conséquence, profondément 

personnelles. Cela explique pourquoi elles s’opposent souvent par un caractère détaché 

des normes culturelles officialisées dans leurs sphères respectives, c’est-à-dire par une 

société japonaise masculine et par une société blanche américaine.  

La valeur commerciale. Si nous remplaçons ‘cool’ par ‘hip,’ le parallélisme ne 

tiendra pas. En effet, cool et kawaii, au moins sous leurs formes les plus développées, 

sont en désaccord avec les traditions puritaines tout en étant prêts à renoncer à une grande 

partie de leur statut subversif pour figurer en tant qu’éthique dominante du capitalisme de 

la consommation. 

Les tentatives d’atténuer. Le cool et le kawaii représentent des techniques sociales 

provocatrices. Celles-ci tentent d’absorber ou de mettre à distance les symptômes de 

stress liés aux relations de pouvoir devenus problématiques dans les sociétés exagérément 

hiérarchiques et aussi les actes de violence qu’on y rencontre.  

La recherche de la sécurité. Les Japonais qui s’entourent des images de Hello 



Kitty, « se réassurent par des signes rassurants dans leurs vies » (Allison 2002: 5). En 

parallèle, « être cool » apporte ce même type de sécurité à l’homme noir. 

Narcissisme. Il y a une autoréférence dans les cultures cool et kawaii. Il a été dit de 

la shôjo – la fille kawaii typique (voir ci-dessous) – qu’elle était « investie d’un 

narcissisme prépondérant » (Treat 1996: 298). La même chose peut être dit de l’homme 

cool dont la pose dénote un vide de signification potentiel. 

L’identité de groupe. Les concepts cool et kawaii ne fonctionnent comme des 

valeurs sociales bien établies que parce qu’ils sont capables d’exprimer une identité de 

groupe à travers un certain style. Les personnages kawaii servent en tant que symboles 

d’identité (cf. Allison 2004: 40) en consolidant en même temps leur propre définition à 

travers le groupe. Des schémas de groupe qui sont typiques au Japon accentuent ces 

développements. De la même façon, l’attitude « je suis parce que nous sommes » des 

afro-américains (Hord & Lee 1995) que Cornel West a valorisé comme manifestation du 

criticisme afro-américain vis-à-vis des conceptions du monde cartésien (West 2003: 7) a 

été essentielle pour l’établissement du cool en tant que phénomène social. 

Elasticité. L’élasticité fait partie intégrante de la signification des termes cool et 

kawaii qui couvrent de vastes champs d’expressions esthétiques parce qu’ils réunissent 

en eux des éléments contradictoires. 

 

Des conditions sociales similaires 

 

Ce que disent Majors et Billson de la formation du cool intéresse aussi celle du 

kawaii: « Quand une société est soumise aux changements rapides, les vieilles règles ne 

sont plus suffisamment puissantes pour assurer la conformité et en même temps, les 

nouvelles règles qui émergent, n’engagent pas entièrement » (Majors & Billson 1992: 5). 

La situation sociale dans laquelle l’esthétique du cool a émergé en est un bon exemple. 

Le kawaii et le cool s’insèrent dans l’abîme qui s’ouvre entre les anciennes et les 

nouvelles règles et, elles « prennent la société au dépourvu » (Williams 1994: XII). Le 

cool et le kawaii n’apparaissent pas, comme par exemple l’idéologie marxiste au dix-

neuvième siècle, contre les sociétés « mauvaises » de l’Europe industrialisée qui 

requéraient le changement. Les sociétés que rencontrent les protagonistes du cool et de 



kawaii sont « malades » parce qu’elles sont menacées d’un désillusionnement imminent. 

Le cool s’est développé au moment où le système fédéral des états du Sud était en 

train de se scinder et où les structures se desserraient et finissaient par être moins définies 

qu’auparavant. Quoique la guerre civile et l’émancipation aient pu convaincre beaucoup 

de leaders noirs qu’un progrès moral avait eu lieu, ironiquement, Wilson Jeremiah Moses 

écrit que « le pouvoir des sermons moraux des abolitionnistes se transformerait en grande 

lutte militaire dans laquelle la liberté a été proclamée par décret et imposée sous la 

menace d’armes » (Moses 2004: 4). Le résultat a été une crise de valeurs qui, selon 

certains auteurs, se poursuit. Floyd Hayes y voit « un pourrissement culturel aussi bien 

qu’une déroute de l’empire américain en déclin. Assailli par l’intensification de la 

domination blanche, l’anarchie sociale et le nihilisme moral, la civilisation américaine est 

culturellement épuisée et se dirige directement vers l’auto-anéantissement » (Hayes 2001: 

258). 

A l’autre pôle, la modernisation en Asie de l’Est a produit un immense « vacuum » 

de règles au moment où l’Asie était exposée au changement social dû à l’industrialisation 

et à l’occidentalisation, liant ainsi la crise morale causée par le matérialisme à une crise 

d’identité nationale. L’anomie analysée par Durkheim au sein de l’Europe du dix-

neuvième siècle n’est pas comparable avec celle de l’Asie de l’Est parce qu’en Europe, 

l’industrialisation n’a eu qu’un impact unidimensionnel. A l’opposé, dans l’Asie 

moderne, un changement radical et ambigu a produit « l’opportunisme et la fuite extrême 

combinés avec l’avarice et l’individualisme égoïste » (Jon 1988: 139), traits qui 

continuent à caractériser la culture contemporaine. Le cool et le kawaii tentent d’établir 

des valeurs à l’intérieur de situations marquées par les crises en créant des styles 

inimitables tout en étant des expressions de ces crises. 

 

Le jeu de l’aliénation 

 

Dans les descriptions qui mettent en valeur la signification positive du « cool », le 

terme est toujours utilisé comme une tentative masculine désespérée de gagner le respect 

d’une société hostile en se soumettant à une aliénation volontaire de cette société. Le but 

de cette aliénation est de rester calme et digne. Ceci est en effet une tache difficile 



puisque nous ne pouvions pas toujours rester « scientifiques, calmes et détachés pendant 

que les noirs se faisaient lynchés, tués et affamés » (Du Bois, cité par Gilroy 1993: 118). 

Ceci est correct mais occulte l’idée d’aliénation derrière une étrange connotation. En 

effet, les afro-américains étaient déjà aliénés même sans aspiration vers le cool comme 

l’écrit Cornel West: « Sans statut légal, public, sans valeur publique et, même sans être 

admis dans la famille humaine, les noirs étaient aliénés » (West 1999: 51). West nomme 

la première partie de son livre : Prophecy, Deliverance (1982) : « Les afro-américains en 

conflit : aliénation dans une culture insécurisée » (27). 

Au milieu du dix-neuvième siècle, le jeune Karl Marx méditait sur les effets 

aliénants de la vie au sein du capitalisme aussi bien que sur l’inhumanité essentielle des 

relations sociales suscitées par les changements économiques de la révolution 

industrielle. Il empruntait le terme Entfremdung (aliénation) à la philosophie de droit 

d’Hegel afin d’attirer l’attention sur la dégénération de la société moderne. Initialement, 

il a utilisé principalement le terme ‘aliénation’ au sens d’aliénation psychologique. Selon 

Marx, l’aliénation apparaît lorsque les producteurs ne peuvent plus s’identifier aux 

produits qu’ils réalisent. L’aliénation selon Marx ne relève pas d’une crise culturelle 

généralisée et produite par l’état techno-scientifique du monde, elle dénote plutôt 

l’éloignement de l’individu par rapport à sa société à travers certains processus viciés de 

production. Les individus sont aliénés parce que la société a perdu sa mission historique 

de produire un monde adapté aux conditions humaines. Plus tard, Marx limitera la 

signification de l’aliénation à l’appropriation du surplus de la valeur du travailleur par 

l’employeur. 

La question qui se pose, est : Pourquoi les afro-américains aliénés chercheraient-ils 

à obtenir une « aliénation volontaire » en ajoutant de surcroît ce jeu de l’être cool ? On ne 

comprend cela qu’en envisageant ce concept d’aliénation – « être-cool » – comme un acte 

d’esthétique imposée à soi et en l’interprétant dans ce contexte moderniste dont les 

prémisses ont été développées en Russie dans les années 1920, avec le résultat qu’a été la 

formation d’une esthétique de l’aliénation analysée ci-après. 

Comme le cool surgit d’une culture de l’opposition, l’aliénation en tant que 

dispositif formaliste – au sens des formalistes russes – nous aide à mieux comprendre le 

principe du « cool ». Les noirs n’ont pas combattu l’aliénation par l’assimilation dans le 



seul but d’être inclus au lieu d’être exclus, mais ils devaient se réinventer constamment 

pour demeurer des individus dignes. C’est ainsi qu’ils ont créé une part de la modernité 

du nouveau monde. 

Dans les années 1920, les initiateurs de la théorie esthétique moderne, les 

formalistes russes, déclaraient que « l’effet d’aliénation » (ostranenie) devait être le 

dispositif le plus important pour créer des expressions esthétiques et ils insistaient sur 

l’importance de l’étrangeté comme forme de vie altérée et prototype d’une esthétique 

moderne. Viktor Chklovski (1914), dans son célèbre essai : L’art comme technique, 

déclarait que tout art est obtenu à travers des dispositifs surprenants comme les jeux de 

mot, des rythmes volontairement brusques et des figures stylistiques inédites… 

En général, le cool en tant qu’expression stylistique est l’exemple typique 

déterminé par les règles de l’ostranenie parce que le cool opère avec les notions 

d’inattendu, de structures non-linéaires. Il fleurit de façon plus importante dans la région 

de l’éphémère, de la fragmentation et de la discontinuité. L’association du cool à la non-

linéarité a été généralement reconnue. Même Marshall McLuhan propose la non-linéarité 

comme caractéristique typique du « cool » et écarte la mélodie comme étant « non-cool » 

parce que la mélodie représente une structure continue qui contraste avec l’art cool de 

l’orient qui l’ignore. McLuhan écrit: « L’art et la poésie du Zen nous engagent par 

l’intervalle et non par la connexion employé dans le monde occidental qui est organisé 

selon les principes de la visualité » (McLuhan: VII-VIII). De même, Alain Liu confirme 

que les pratiques de l’esthétique du cool sont des « actes de délai, de déplacement, de 

représentation oblique et de stylisation » (Liu 2004: 9). Il reconnaît que le formalisme, 

avant tous les mouvements critiques et artistiques du vingtième siècle, a créé le style 

spécifique du modernisme (195) qui est lié au cool. 

Si nous reconnaissons l’esthétique du cool comme faisant partie du même esprit 

moderne qui a été transmis par les formalistes russes dans leur esthétique d’ostranenie, 

nous sommes capables de résoudre le paradoxe localisé plus haut : quoi que l’ostranenie 

signifie ‘défamiliarisation’ et ‘désautomatisation,’ une manière pratique de fracturer et de 

« rendre étrange » la routine de la vie quotidienne « stupide et non-cool » est d’y 

introduire des dispositifs techniques et automatisants. Ceci est la différence entre les 

utilisateurs contemporains du dispositif de l’aliénation et les formalistes russes. Tandis 



que les formalistes vivaient dans un monde mécanique rendu possible pendant une 

première phase de l’industrialisation et qui implorait la vision futuriste d’une méga-

machine, le monde industriel d’après-guerre a créé le mythe de l’automatisation. Cette 

automatisation est devenue importante pour la perception du cool dans la société 

contemporaine. Ce n’est donc pas une surprise si McLuhan désigne, quarante ans après 

les formalistes russes « l’automatisation » comme l’attribut primordial de l’état d’être 

cool. En effet, il écrit : « l’automatisation est cool tandis que les travaux plus anciens 

spécialisés et fragmentés du genre mécanique sont ‘carrés’ [non-cool] » (McLuhan 1964: 

VII). 

Etre cool est une forme d’aliénation mais il existe une différence profonde entre 

l’aliénation en tant que résistance qui s’opère à travers l’ostranenie et l’aliénation qui 

s’opère à travers l’automation. Ceci est évidemment paradoxal parce qu’originairement, 

ostranenie signifiait ‘désautomatisation.’ Nous pouvons décrire le phénomène observé 

comme le passage de l’aliénation active à l’aliénation passive, tout en rappelant que les 

deux stratégies poursuivent le même but qui est de rester cool et d’avoir du style dans un 

monde qui est non-esthétique et fade. 

Aujourd’hui comme dans les années 1920, les principes de l’esthétique qui 

s’oppose à une vie quotidienne anti-cool sont forgés par une fascination éminente pour la 

technologie. Quoique nous n’associons plus l’univers futuriste des machines à l’état 

d’être cool, nous observons que « même nos enfants les plus jeunes savent dire ‘cool’ en 

présence de la haute technologie » (Liu 2004: 176). Que la technologie soit cool devient 

particulièrement évident en parcourant les pages de Wired – le magazine le plus cool des 

années 1990 – qui rend les ordinateurs et la communication électronique cool, sexy, et 

glamour en vendant à ses lecteurs des objets high-tech et stylisés tels que des scanners 

miniaturisés et fonctionnels. 

On peut conclure que le dernier stade du programme de la techno-aliénation qui 

commençait dans les années 1920 est représenté par l’omniprésence d’une culture de 

l’information dans nos vies quotidiennes, que nous trouvons aussi, cool. Dans des cas 

extrêmes, cette technologie sera représentée par une technoculture capable de vivre nos 

vies pour nous, en nous fournissant une deuxième réalité (virtuelle) ou même une 

« Second Life ». Ceci est indiscutablement le sommet de l’aliénation passivante 



contemporaine et de l’état d’être cool. Cool à l’âge de la « network information » est 

représenté par le type de technologie qui nous rend capable d’échanger des signes contre 

des signes en créant le jeu le plus parfait de la simulation. C’est la raison pour laquelle 

Baudrillard déclare « le cool est un pur jeu des valeurs du discours » (Baudrillard 1993: 

22). 

 

New World Modernity 

 

« Nous sommes tous des hommes modernes, peu importe si nous le voulons ou 

pas » a dit l’anthropologue afro-américain Amiri Baraka (1967: 70) et de nos explications 

précédentes, suit que le cool afro-américain fait partie du projet esthétique moderne, 

surtout dans le contexte de l’éthique et de l’esthétique de l’aliénation. La Modernité du 

Nouveau Monde est cool parce qu’elle dépend des actes de retardement, de déplacement, 

de représentation oblique, et de stylisation. C’est pourquoi le cool est une vision futuriste 

et un catalyseur de l’esthétique moderne. La question est : est-ce que le destin du cool est 

de devenir purement technologique ou est-ce qu’il sera capable de maintenir une vision 

humaniste ? En d’autres termes, est-ce que l’avenir cool aura lieu dans un univers froid 

de la culture de l’information électronique déterminée par la réalité virtuelle et une 

“Second Life” ou est-ce qu’il sera plutôt représenté par une modernité cool-kawaii 

déterminée par des valeurs africaines et asiatiques la portant ? 

 

La Culture Afro-Américaine et l’ethnicité 

Une façon de décrire la situation culturelle afro-américaine est de la définir comme 

une sorte d’ethno-culture. Il sera exposé ci-dessous que cela est insuffisant et que la 

particularité du modernisme du Nouveau Monde demande à être saisie par d’autres 

moyens. L’idée d’une culture afro-américaine en tant que fusion de la modernité 

américaine et « des africanismes » a été acceptée depuis le livre de Herskovits, The Myth 

of the Negro Past, dans lequel il décrit comment « les noirs, venant de tribus différentes 

et parlant différents dialectes, ont trouvé un dénominateur commun dans la tradition et la 

parole, jusqu’ici non reconnues comme capable de préserver leur héritage » (Herskovits 

1941: 17). Avant la deuxième guerre mondiale, on croyait généralement que les noirs 



« adoptaient librement le ton et la couleur de leur environnement social en s’assimilant 

avec peu de résistance à la culture dominante » (13).  

Quoique les afro-américains, comme les japonais, « procèdent d’abord par 

l’assimilation qui a comme but de montrer que les noirs sont vraiment comme les blancs 

– et donc en éludant les différences de l’histoire et de la culture » (West 1993: 17), 

aujourd’hui la plupart des gens seraient d’accord avec le grand classique de la 

philosophie afro-américaine, W.E.B. Du Bois, qui disait « qu’il n’y a pas de vraie 

musique américaine à part les mélodies sauvages et douces de l’esclave nègre car les 

légendes américaines et le folklore sont amérindiens ou africains » (Du Bois 1997: 43). 

Ou on sera peut-être même d’accord avec Diop qui déclarait que ce qui distingue 

l’américain blanc de son ancêtre anglais est « le rire du nègre qui est tellement plaisant et 

qu’il a hérité du ménage des esclaves qui élevaient ses enfants » (Diop 1991: 219, de 

Verharen 1997: 480). 

Dans le Nouveau Monde, les américains blancs construisaient une civilisation qui 

était formaliste, démystifiante, objectivisante et, selon les mots de Kochman, « imprégnée 

d’un mode d’expression impersonnel que les blancs utilisent [et] qui, combiné avec 

l’absence d’affectif et d’opposition dynamique, établit le caractère détaché des procédés 

dans lesquels dominent les normes culturelles blanches » (Kochman 1981: 21). En un 

mot : la modernité occidentale est linéaire et non-cool. De son côté, la culture afro-

américaine explorait de nouvelles possibilités sans se référer à une tradition concrète. Elle 

restait essentiellement américaine et moderne, s’intégrant dans la « culture américaine » 

d’une façon tellement paradoxale que C. Vann Woodward pouvait dire que: « Jusqu’à 

maintenant, en ce qui concerne leur culture, tous les américains sont partiellement noirs » 

(de Fishkin 1995: 438).  

Le type non-linéaire de l’évolution culturelle se rapproche de celui de 

l’échantillonnage (sampling) qui est si important dans le rap et le hip-hop. Une vision de 

l’histoire qui se développe de façon non-linéaire nous est bien connue, c’est celle des 

penseurs historiques allemands tels que Léopold Ranke pour qui l’histoire n’était pas une 

autoréalisation hégélienne de la raison ou un procès par lequel une déité immanente 

avance vers sa propre conscience mais plutôt une consécution d’événements individuels 

qui demandent à être hermétiquement insérés dans un contexte général. Le type non-



linéaire de l’évolution culturelle à laquelle se soumet la culture afro-américaine et qu’elle 

exprime à travers ses arts est mieux saisi par les théories de Dilthey, Windelband, et 

Rickert qui employaient le concept d’historicisme pour définir un nouveau mode de la 

connaissance historique. Une telle connaissance est différente de la spéculation 

philosophique déductive aussi bien que de la recherche inductive des sciences naturelles, 

puisque les deux aspirent à atteindre des lois générales. La science historique doit tenter 

de comprendre « l’unique » et ce qui ne peut pas être répété ; elle doit le comprendre dans 

le cadre de contextes plus larges. 

A première vue, l’insistance de Cornel West sur la tradition prophétique chrétienne 

et son idée d’établir une perspective prophétique et pragmatique (1993: 134-139) sont 

déroutantes parce qu’elles semblent soutenir les modèles linéaires et hégéliens de 

l’histoire. Dans la tradition philosophique occidentale, les modèles linéaires ont souvent 

été fondés sur la providence. Au dix-neuvième siècle, la vision expansive de la 

providence menait la majorité des penseurs européens vers des théories linéaires qui 

soumettaient l’histoire à la philosophie. Hegel n’est que l’exemple le plus célèbre de 

cette tendance. D’autres penseurs par contre, tentaient d’inverser le procédé et voyaient 

l’histoire comme une méthode alternative pour comprendre la réalité. Parmi eux, Ranke 

et Humboldt proposent de soumettre la réalité à l’histoire. Le concept de la providence 

de West n’est pas un modèle qui tente d’amener la culture afro-américaine vers un but 

historique précis mais plutôt l’exemple d’un optimisme cool qui tente de surmonter la 

déconstruction cynique aussi bien que « le style de pensée glaciale de l’extraterrestre [de 

gauche] » (Rorty 1991: 70).  

Comme Richard Rorty l’a exposé dans sa recension de The American Evasion of 

Philosophy de Cornel West, « ce dont la gauche américaine a besoin avant tout est la 

prophétie – une sorte d’avenir utopique américain » (Rorty 1991: 78). La « philosophie 

de la providence » de West est compatible avec les schémas historicistes de Ranke et de 

Humboldt puisqu’il ne tente pas d’imposer au développement de la culture américaine un 

seul but historique. L’idée de la providence est plutôt de remplacer le désespoir par 

l’espoir radical. La culture afro-américaine inclut les « luttes de principe prolongées 

contre des formes du désespoir individuel, du dogmatisme intellectuel, et de l’oppression 

socioéconomique qui encouragent les communautés de l’espoir » (West 1987: 38). Le 



style flexible de West qui lie les éléments patriotiques, religieux et romantiques à la 

théorie de gauche et la contre-culture est l’exemple d’une telle pensée et s’oppose au 

style « glacial et extraterrestre » de la culture philosophique puritaine de l’Amérique 

blanche. 

Quand West utilise le modèle de « New World Modernity » comme concept 

principal capable de saisir l’esprit ethnique noir de la civilisation américaine, il s’appuie 

sur des idées qui reprennent des appropriations complexes de l’aliénation et qui sont 

conformes à la conviction profonde que nous trouvons « à la fin du vingtième siècle dans 

une civilisation américaine décadente » (West 1999: 89). La Modernité du Nouveau 

Monde a été anticipée par Orlando Patterson qui écrivait que les « américains noirs 

pouvaient être le premier groupe dans l’histoire de l’humanité à transcender les limites et 

l’appréhension d’un héritage culturel. En le faisant, ils peuvent devenir le peuple le plus 

moderne de tous les peuples » (Patterson 1972: 60). La culture noire américaine est 

moderne parce qu’elle est installée dans le Nouveau Monde tout en étant « réglée » 

(timed) d’une façon excentrique. Pour West, le « Modernisme du Nouveau Monde » 

réside dans le « rythme des voix telles qu’elles apparaissent dans les rituels et nos 

pratiques quotidiennes (la syncopisation et la répétition des mots, le chant du sermon et la 

prière) – bref, le rythme de nos efforts communs pour préserver notre équilibre mental et 

notre humanité dans la modernité euro-américaine » (West 1993: 17).  

La version de la modernité noire de West n’est certainement pas celle du rap 

nationaliste qui provient directement d’activistes nationalistes noirs et qui évoque entre 

autres « une nation noire liée à une politique sexuelle qui institutionnalise la domination 

mâle et la subordination du ‘féminin’ » (Cheney 2005: 281). Ce genre de nationalisme est 

plutôt une version d’où est absente la modernité de la culture noire. West par contre, 

évoque l’image d’un modernisme dans lequel l’état d’être cool assume les valeurs 

humaines. 

West ne demande pas simplement aux afro-américains de se chercher un avenir par 

delà les idéaux eurocentrés, il tente de rattraper la modernité en établissant une relation 

transversale avec la culture populaire et l’activité d’improvisation. Cette approche 

s’oppose à celle de Du Bois dont la déclaration humaniste classique que « les noirs sont 

la seule oasis de confiance simple et de révérence dans un désert poussiéreux de dollars et 



d’astuce » (1997: 43) a toujours été accompagnée par un programme « d’apprentissage 

occidental ». Du Bois supposait que la « culture intellectuelle est essentiellement 

humanisante » et que le fait d’être exposé à et plongé dans les grandes œuvres produit 

automatiquement de bons êtres humains » (West 1999: 95). West ne croit pas qu’écouter 

Mozart et Beethoven rendra les gens « plus éthiques ». Au lieu de cela, il conçoit une 

option ethnique qui n’est pas afro-centrée mais exprime la Modernité du Nouveau Monde 

à travers un univers de fusion. 

Le Nouveau Monde afro-américain est supérieur parce qu’il est moderne tout en 

ayant une base ethnique; une fois réalisée, celle-ci sera au même niveau que la culture 

intellectuelle occidentale. Cela rejoint la vision du philosophe afro-américain Alain 

Locke qui écrivait déjà en 1936  

 

que la belle musique traditionnelle (folk music) mérite et vaut une belle musique classique. 

Un peuple qui a traditionnellement le talent de créer une harmonie spontanée va aussi engendrer des 

grands compositeurs. Un peuple qui sait improviser avec les orchestres de chorales – car un groupe 

chantant de noirs est en réalité un tel orchestre – va aussi avoir de grands opéras, des orchestres 

symphoniques spécialisés, des virtuoses adroits, et des maîtres musiciens. (Locke 1936: 5) 

 

West ne voit aucune raison de s’attacher à un optimisme typique à l’égard des 

blancs. Pour lui, il s’agit seulement d’un autre aspect de la domination de l’Amérique 

blanche. Au lieu de cela, il détecte une composante cool et humaniste que l’esprit de la 

tradition afro-américaine a transposé dans la modernité, indépendamment des valeurs 

humanistes occidentales.  

« Si la modernité se mesure en termes de nouveauté, d’innovation, d’improvisation 

et pas seulement en matière de technologie, de marchés, de bureaucratie, et des états 

nationaux, la modernité afro-américaine du nouveau monde est plus fondamentalement 

moderne qu’un quelconque roman, une peinture, une danse ou même un gratte-ciel 

américain » (1993: XII-XIII). Parfois il semble possible d’entendre les nuances d’un 

discours fondamentaliste de Nation of Islam (branche « islamiste » des noirs d’Amérique) 

qui «révise mythes et histoires des origines de la civilisation occidentale » (Decker 1993: 

75) et qui soutient que les noirs américains sont « le peuple originaire ». Mais au fond le 

Modernisme du Nouveau Monde de Cornel West est plutôt une continuation de la contre-



culture qui émergeait déjà dans les années cinquante et soixante (cf. West: 1993: 12). 

Cette culture n’avait aucune intention de récupérer ses racines mythiques ou religieuses 

mais tentait de construire une société plus « moderne ». En même temps, ce mouvement 

restait ouvert à la culture élitiste des blancs. Ni West ni Locke n’opposent les valeurs 

africaines ethnocentriques au techno-puritanisme du nouveau monde, à la manière dont 

un représentant de l’esthétique noire comme Amiri Baraka le faisait jadis en écrivant que 

« l’Amérique coloniale était l’antithèse totale de la version africaine de l’existence » 

(Baraka 1963: 4). Il est vrai que « les sculptures de bois célèbre des Yoruba n’ont pas pu 

tomber sur un terrain moins réceptif à ses beautés que l’Amérique coloniale » (Baraka 

1963: 16). Mais dans un contexte global, le Modernisme du Nouveau Monde ne sera pas 

atteint par l’ethnocentrisme mais par l’aliénation d’une technoculture froide qui croit être 

cool tout en étant froide.  

 

Kawaii et modernité 

On pourra dire les mêmes choses de kawaii qui atteint une sorte de Modernité du 

Nouveau Monde en se fondant, comme le cool, sur les actes de retardement, de 

déplacement, de « représentation oblique » et de stylisation. Cool et kawaii dépassent le 

techno-avenir passif déterminé par la froideur et l’automatisation tels qu’ils ont été 

décrits ci-dessus. Ils dépassent le monde automatisé critiqué par Paul Virilio où la 

sensation humaine est remplacée par les productions automatisées et où même l’art 

évolue vers l’automatisation et les techniques encodées de la production. Il existe déjà 

une « machine pour voir, une machine pour écouter; la machine pour penser – on l’aura 

très bientôt avec le boom de toutes choses digitales et l’abandon programmé de 

l’analogue » (Virilio 1998: 230). Comme s’il répercutait les convictions des formalistes 

russes, Virilio déclare que « l’automatisation de la production post-industrielle est liée à 

l’automatisation de la perception et puis cette conception est favorisée par le marché des 

analyses systémiques pendant qu’on recherche les développements futurs dans la 

cybernétique » (Virilio 1993: 10, nous soulignons). 

Quoiqu’il en soit les valeurs cool-kawaii de la Modernité du Nouveau Monde nous 

aident à nous déplacer dans le monde contemporain d’une façon plus authentique et 

moins aliénée. Encore une fois il devient clair que nous ne parlons pas de processus 



d’ethnicisation parce que ni kawaii ni cool ne sont des notions purement ethniques. Les 

images kawaii sont utilisées pour la personnalisation des nouvelles technologies. Dès le 

début, la tache du kawaii a été d’ « humaniser » le monde moderne japonais dans lequel 

la vie s’avérait formalisée et statique, même pour les enfants. Le style kawaii s’oppose à 

l’aliénation industrielle, affirme le naturel, l’intimité, l’innocence et la simplicité – tous, 

des attributs très positifs. Nous pouvons toucher les choses kawaii, elles fournissent une 

authenticité qui se perd dans les sociétés industrielles. Kawaii effectue une 

personnalisation et une familiarisation des phénomènes impersonnels qui relèvent de la 

production de masse tels que les téléphones portables et le cyberspace. 

En même temps, kawaii n’est pas contre la modernité : Au contraire, kawaii 

fonctionne comme catalyseur de la modernité. Cela représente un autre parallèle avec le 

cool. Dans les années soixante-dix, quand la consommation égocentrique était vue 

comme une échappatoire vis-à-vis de la culture japonaise traditionnelle, kawaii signifiait 

la liberté : « L’aspect “mignon” qui dominait la mode japonaise à la fin des années 

soixante-dix était adopté surtout en tant que rejet d’un style typiquement japonais » dit 

Lise Skov (1996: 145). L’origine de kawaii est partiellement étrangère et ne se réfère pas 

du tout aux dessins culturels traditionnels japonais (Kinsella 1995: 226). 

Cool et kawaii doivent être perçus comme des valeurs modernes capables 

d’embrasser des termes antagonistes comme la libération, la fragmentation et l’aliénation. 

Comme Kelts l’a expliqué, le monde apprécie l’esthétique japonaise non en tant que 

dérivation de la culture traditionnelle, mais, plutôt et au contraire, à cause de l’ambiance 

éminemment moderne et futuriste qu’elle offre. Pour beaucoup d’occidentaux, « les 

excentricités, les sottises spastiques, et l’audace libertaire » (6) de la culture japonaise 

contemporaine représentent « une vision de l’avenir, une manière fraîche de raconter des 

histoires et de reproduire le monde » (7). La vision futuriste d’un Japon post colonial qui 

développe une culture autonome capable d’envahir le monde dont la culture le Japon était 

jadis censé à consommer et imiter passivement nous rappelle en fait la définition de 

Cornel West concernant les afro-américains en tant que « Modernes du Nouveau 

Monde » qui « incarnent la quête d’une temporalité de contretemps [offbeat temporality] 

» (West 1993: XIII).  

 



Vers une modernité cool-kawaii 

 

Comme il a été mentionné, cool et kawaii ne nous renvoient pas à un passé 

ethnique pré-moderne. Comme l’homme cool afro-américain qui n’a presque aucune 

relation avec l’Afrique traditionnelle, la shôjo [jeune fille] kawaii n’est pas la 

personnification de l’idéal japonais au féminin mais dépend de l’institution idéologique 

des femmes, fondée sur la modernité japonaise de l’époque de Meiji, c’est-à-dire sur 

l’occidentalisation (cf. Ôgi 2001: 171). 

Le cool et le kawaii ne nous transportent pas non plus dans un monde futuriste et 

impersonnel de l’hypermodernité constamment à l’écoute d’un appel à la modernisation. 

Le cool et le kawaii sont synonymes d’une autre modernité qui n’est pas la modernité 

technocratique mais qui est intimement liée à la recherche de la dignité humaine et de la 

libération. C’est pour cette raison que la Modernité du Nouveau Monde tente de 

« régler » la civilisation moderne d’une manière excentrique. Le cool et le kawaii sont 

modernes si le terme moderne signifie avoir « le courage d’utiliser son intelligence et son 

esprit critique pour questionner et défier les autorités dominantes, les pouvoirs et les 

hiérarchies du monde » (West 1999: XVII). Ainsi la Modernité du Nouveau Monde agit 

contre le traditionalisme et le modernisme anti-traditionaliste. 

 

L’écrivain japonais et Prix Nobel de la littérature Kenzaburo Ôe a conçu pour lui-

même une « manière d’être » qu’il illustre par un poème de W. H. Auden :  

 

Parmi les justes, sois juste 

Parmi les crasseux, sois crasseux 

Et au sein de sa faible personne, s’il peut 

Il doit sourdement souffrir tous les maux de l’homme 

 

Among the Just be just 

Among the filthy be filthy too 

And in his own weak person, if he can, 

Must suffer dully all the wrongs of Man 



(« The Novelist », 12-14) 

 

Le poème reprend beaucoup de qualités du cool tel qu’il a été décrit ci-dessus. Ôe 

exprime son inquiétude vis-à-vis de l’ambigüité à laquelle il est soumis en tant 

qu’écrivain japonais dans un Japon modernisé (qu’il considère « désastreux ») et il 

annonce que le plus important des idéaux dans un monde aliéné est de rester « correct » 

(Ôe 1995: 122). Il veut que le mot « correct » soit entendu au sens d’« humaniste ». 

Evidemment, Ôe se réfère à une sorte de « coolness » nécessaire quand nous tentons de 

maintenir une dignité humaine dans un monde moderne. 

Comment peut-on rester « correct » et cool dans la société japonaise ? La situation 

est compliquée parce qu’une série de problèmes d’identité sous-jacents apparaît dès que 

nous tentons d’établir une « manière d’être ». L’insistance d’Ôe sur « l’ambigüité » dans 

plusieurs de ses écrits montre que son ambition d’être correct à la manière humaniste a 

beaucoup à faire avec l’état ambigu du Japon en tant que pays capable d’articuler deux 

identités à la fois. La culture du Japon moderne n’est pas « linéaire » mais son identité 

nationale est déterminée par une dualité ou même par une « trialité » composée de l’Asie, 

de l’Occident et… du Japon. Koichi Iwabuchi explique que « le Japon se trouve 

explicitement dans une région géographique qu’on appelle “Asie,” mais que néanmoins, 

sur les cartes mentales des japonais, il existe à l’extérieur de l’imaginaire culturel de 

“l’Asie” » (Iwabuchi 2002: 7). 

  Un autre trait ressort de la relation que le Japon entretient avec la modernité. 

Quoique le Japon réponde très vite aux défis du développement scientifique et technique 

du monde occidental, selon Iwabuchi, la culture japonaise conserve toujours « un statut 

curieux de quasi-Tiers-Monde » (2002: 2). Aussi, Ôe reconnaît que « le Japon aspire à 

apprendre de, et à imiter l’Ouest mais nonobstant ce pays se trouve en Asie et a 

fermement maintenu sa culture traditionnelle » (117). Par conséquent, toujours selon 

Iwabuchi, la culture japonaise embrasse le « Premier-Monde » et le Tiers-Monde. 

L’expression kawaii doit être comprise à l’intérieur de ce contexte non-linéaire. Comme 

cool, elle ne peut que prendre une forme ambiguë de résistance dans un monde qui est 

profondément incertain, une forme de résistance cool. C’est la raison pour laquelle le 

kawaii et les processus ou modes cool afro-américains se chevauchent si souvent. 



Nous nous approchons ici d’une autre expression culturelle de la Modernité du 

Nouveau Monde : le jazz. En tant que musique non-blanche, le jazz adopte « des 

positions fluides et flexibles vis-à-vis de la réalité et se méfie des points de vue ‘ou/ou,’ 

des prononciations dogmatiques ou des idéologies dominantes » (West 2001: 150). En 

même temps, le jazz fait pleinement partie de la culture américaine parce que 

« culturellement l’Amérique est un pays arriéré et que les américains sont arriérés. Mais 

le jazz, c’est la réalité américaine, la réalité totale » (Baraka 1967: 155). 

Le jazz et la culture populaire japonaise contemporaine ont trouvé une autre façon 

d’être cool que nous pourrions nommer le cool sérieux ou anti-sarcastique. La culture 

afro-américaine aussi bien que les mangas japonais vont à contre courant des moralismes 

binaires et introduisent des aspects qui dépassent l’ironie désabusée qui relève de ce cool  

produit dans le courant dominant de la culture blanche. Selon Kelts, parmi les aspects les 

plus complexes du monde de la bande dessinée se trouvent « l’acceptation de l’illogisme, 

de l’ambiguë, le sens du devoir du héros qui se place au-dessus de tout, les conceptions 

de l’enfant comme héros, la quête infinie, le happy-end non obligatoire et, le fait 

qu’aucun épisode individuel ne résout de façon satisfaisante les divers fils narratifs » 

(91). 

Comme Kelts, Cornel West oppose sa Modernité du Nouveau Monde au post-

modernisme « pessimiste ». Il utilise l’œuvre de l’architecte franco-suisse, Le Corbusier 

comme l’exemple d’un modernisme capable de dépasser les « oppositions binaires du 

naturel, du primitif, des règles, du Dionysien, du féminin et, des gens de couleur » (West 

1993: 52). Selon West, Le Corbusier intègre des éléments féminins et du Tiers-Monde 

dans ses expressions qui sont généralement modernes, ce qui rend son architecture 

emblématique de la Modernité de Nouveau Monde afro-américain. West cite Charles 

Jencks qui explique que Le Corbusier trouvait dans la musique des américains noirs et 

dans le « hot jazz » de Louis Armstrong  

 

« l’équilibre du saltimbanque et une force lyrique ‘contemporaine’ tellement invincible qu’il pouvait 

apercevoir dans cette musique la fondation d’un nouveau sentiment musical exprimant l’époque du 

nouveau monde et, prêt aussi à considérer ses origines européennes comme appartenant à l’âge de pierre, 

tout-à-fait comme cela est arrivé dans la nouvelle architecture. » (Jencks 1973: 102)   

 



L’intuition de West qui lie l’architecture de Le Corbusier à la situation générale de 

la culture afro-américaine est visionnaire. Dans les années soixante-dix, quand Jencks 

publiait son livre, peu de gens avaient pris note des évaluations critiques du modernisme 

de l’architecte. Dans un chapitre intitulé « At War with Reaction 1928-45 », Jencks 

analyse un changement explicite dans l’œuvre de l’architecte quand il commençait à 

introduire consciemment dans ses peintures et ses bâtiments des « objets qui montrent 

une réaction poétique » (99). C’est dans ce contexte que Le Corbusier produit une vision 

de la culture afro-américaine en tant que Modernisme du Nouveau Monde humaniste qui 

présente une ressemblance unheimlich avec le Japon futuriste de Kelts. Le Corbusier 

s’intéresse à Joséphine Baker, dont il faisait des portraits réalistes lors de ses voyages aux 

Etats-Unis. Il mettait en avant son esprit artistique et sa vitalité d’une manière 

« mignonne ». Il la décrit comme « un petit enfant, pure, simple et limpide. Elle marche 

sur les brutalités de la vie. Elle a un bon petit cœur » (cité par Jencks: 102). 

Très récemment, d’autres historiens de l’architecture ont tenté d’interpréter les 

créations de Le Corbusier, non comme le résultat d’une modernisation unilatérale et 

ayant l’ambition d’anéantir le passé mais comme une réponse critique à la modernisation 

(cf. Passanti 2005: 142). Craig Wilkins trouve là une connexion afro-américaine. Comme 

West, Wilkins voudrait que même les exemples de l’architecture afro-américaine, qu’il 

appelle « l’architecture Hip-hop », soient vus comme la continuation de l’héritage de Le 

Corbusier parce que, pour Le Corbusier, « l’architecture coule, avec des ruptures 

périodiques dans sa continuité », ce qui se rapproche des productions les plus récentes de 

« l’architecture Hip-hop » (Wilkins 2000: 14). 

 

Conclusion 

Pour West, tout cela est la raison pour laquelle la culture afro-américaine représente 

le modèle idéal de la Modernité du Nouveau Monde. Les « essentiels » de la culture en 

matière d’exotisme se produisent toujours en se référant à une vérité « naturelle », 

traditionnelle ou historique. Le Modernisme du Nouveau Monde par contre, est capable 

de dépasser les « oppositions binaires du naturel, du primitif, des règles, du Dionysien, du 

féminin et des gens de couleur » (West 1993: 52). C’est pour cela que dans le 

Modernisme de Nouveau Monde – soit le cool afro-américain soit le kawaii tel qu’il se 



produit au sein du Japon postcoloniale – la culture s’élabore d’une manière décalée et 

décentrée. En principe, cela signifie que cette culture ne suit pas le « réalisme populaire » 

du courant principal, mené par les blancs européens ou américains. L’expansion de la 

culture cool et du kawaii est donc l’attribut principal de ce Modernisme de Nouveau 

Monde. 

 

                                             Thorsten Botz-Bornstein 

 

Œuvres citées 

Allison, Anne. “The Cultural Politics of Pokemon Capitalism” presenté au colloque Media 

in Transition 2: Globalization and Convergence conference May 10-12, 2002. Boston: 

Massachusetts Institute of Technology. 

––––––. “Cuteness as Japan’s Millennial Product” in J. Tobin (ed.), Pikachu’s Global 

Adventure: The Rise and Fall of Pokemon. Durham: Duke University Press, 2004, pp. 34-52.  

Baraka, Amiri [LeRoi, Jones]. 1963. Blues People. New York: William Morrow. 

––––––. 1967. Black Music. New York: Morrow & Co. 

Baudrillard, Jean. 1993 [1976]. Symbolic Exchange and Death. London: Sage. 

Cheney, Charise. 2005. “In Search of the ‘Revolutionary Generation’: (En)gendering the 

Golden Age of Rap Nationalism” in The Journal of African American History 90:3, 278-297. 

Decker, Jeffrey Louis. 1993. “The State of Rap: Time and Place in Hip Hop Nationalism” 

in Social Text 34, 53-84. 

Du Bois, W. E. B. 1997. The Souls of Black Folk. Boston, New York: Bedford. 

Fishkin, Shelley Fisher. 1995. “Interrogating ‘Whiteness,’ Complicating ‘Blackness’: 

Remapping American Culture” in American Quarterly 47:3, 428-466. 

Gilroy, Paul. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge, 

MA: Harvard University Press. 

Hayes, Floyd W. III. 2001. “Cornel West and Afro-Nihilism: A Reconsideration” in Yancy 

(ed.), Cornel West: A Critical Reader. Oxford: Blackwell. 

Herskovits, Melville J. 1941. The Myth of the Negro Past. New York: Harper. 

Hord, Fred and Jonathan Lee. 1995. I am because We Are: Readings in Black Philosophy. 

Amherst: University of Massachusetts Press. 

Iwabuchi, Koichi. 2002. Recentering Globalization: Popular Culture and Japanese 

Transnationalism. Durham & London: Duke University Press. 

Jencks, Charles. 1973. Le Corbusier and the Tragic View of Architecture. Cambridge MA: 

Harvard University Press. 

Jon, Byong-Je. 1988. “Republic of Korea” in AASSREC (ed.) Youth in Asia: Viewpoint for 

the Future. New Delhi: New Statesman. 

Kelts, Roland. 2006. Japanamerica: How Japanese Pop Culture has Invaded the U.S. New 

York: Palgrave Macmillian. 

Kinsella, Sharon. 1995. “Cuties in Japan” in Skov & Moeran (eds), 220-54. 

Kochman, Thomas. 1981. Black and White Styles in Conflict. Chicago: University of 

Chicago Press. 

Liu, Alan. 2004. The Laws of Cool: Knowledge Work and the Culture of Information. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Locke, Alain. 1936. The Negro and His Music. Port Washington: Kennikat Press. 

Majors, Richard & Janet Mancini Billson. 1992. Cool Pose: The Dilemma of Black 

Manhood. New York: Lexington Press. 

McLuhan, Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man. New York & 

Scarborough, Ontario. 



Moses, Wilson Jeremiah. 2004. Creative Conflict in African American Thought: Frederick 

Douglass, Alexander Crummell, Booker T. Washington, W.E.B. Du Bois, and Marcus Garvey. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Ôe, Kenzaburo. 1995. Japan, the Ambiguous, and Myself. Tokyo: Kodansha. 

Ôgi, Fusami. 2001. “Gender Insubordination in Japanese Comics (Manga) for Girls” in 

John A. Lent (ed.). Illustrating Asia. Comics, Humor Magazines, and Picture Books. Honolulu: 

University of Hawai’i Press, 171-186. 

Passanti, Francesco. 2005. “The Vernacular, Modernism, and Le Corbusier” Umbach, 

Maiken & Bernd Hüppauf (eds). Vernacular Modernism: Heimat, Globalization, and the Built 

Environment. Stanford University Press. 

Patterson, Orlando. 1972. “Toward a Future that Has no Past: Reflections on the Fate of 

Blacks in the Americas” in The Public Interest 27, 25-67. 

Rorty, Richard. 1991. “The Professor and the Prophet” [review of Cornel West’s the 

American Evasion of Philosophy] in Transition 52, 70-78. 

Skov, Lise. 1996. “Fashion Trends, Japonisme and Postmodernism, or ‘What is so Japanese 

about Comme Des Garçons’” in J. Whittier Treat (ed.) Contemporary Japan and Popular Culture. 

Honolulu: Hawaii University Press, 137-168. 

Treat, John Whittier. 1996. “Yoshimoto Banana Writes Home: The Shôjo in Japanese 

Popular Culture” in J. Whittier Treat (ed.) Contemporary Japan and Popular Culture. Honolulu: 

Hawaii University Press, 275-308. 

Verharen, Charles C. 1997. “The New World and the Dreams to Which It May Give Rise: 

An African and American Response to Hegel’s Challenge” in Journal of Black Studies 27:4, 456-

493. 

Virilio, Paul. 1998. “Silence on Trial” in J. Der Derian (ed.), The Virilio Reader. Malden, 

MA: Blackwell, 226-234. 

West, Cornel. 1982. Prophesy, Deliverance. An Afro-American Revolutionary Christianity. 

Louisville, KY: Westminster John Knox Press.  

––––––. 1987, “Race and Social Theory: Towards a Genealogical Materialist Analysis” in 

M. Davis, F. Pfeil, and M. Sprinker (eds.), The Year Left. London: Verso, 75-90. 

––––––. (with bell hooks) Breaking Bread: Insurgent Black Intellectual Life. Boston: South 

End. 

––––––. 1993. Keeping Faith: Philosophy and Race in America. New York: Routledge.  

––––––. 1999. The Cornel West Reader. New York: Basic Civitas Books. 

––––––. 2001. Race Matters. New York: Vintage Books.  

––––––. 2003. “Philosophy and the Afro-American Experience” in Lott & Pittmann (ed.). 

Wilkins, Craig. 2000. “(W)rapped Space: The Architecture of Hip Hop” in Journal of 

Architectural Education 54:1, 7-19. 

Williams, Terry. 1994. “Foreword” to Connor, Marlene Kim, What is Cool? 

Understanding Black Manhood in America. New York: Crown. 

 


